# تحلیل حوزههای معنایی اشعار باقیمانده از رابعه بنت کعب قزداری

محمدمهدی زمانی \* نعمتالله ایرانزاده \*\*

#### چکیده

رابعه بنت کعب قزداری، براساس اسناد موجود، نخستین شاعر زن پارسی گوی است. پژوهشها دربارهٔ او بیشتر به زندگی او معطوف بوده تا شعرش. نگارندگان در این پژوهش با روشی زبان شناختی، یعنی تحلیل حوزههای معنایی، به بررسی علمی شعر او می پردازند. نظریهٔ حوزههای معنایی یکی از نظریات برجسته در معنی شناسی ساختگراست، که خود زیرمجموعهٔ زبان شناسی ساختگرا قلمداد می شود. تحلیل حوزههای معنایی شعر رابعه گامی به سوی سبک شناسی لایههای فکری اوست. در این پژوهش چندوچون آن دسته از حوزههای معنایی شعر رابعه که بالقوه مشخصهٔ سبکی اند آشکار می شود. ازقبّل این فرآورده، زنانه یا مردانه بودن زبان رابعه، عارفانه یا غیرعارفانه بودن شعر او، و متمایز بودن یا نبودن وصف عشق در شعر او در مقایسه با شعر هم عصرانش نیز مشخص می شود.

كليدواژهها: رابعه، تحليل حوزههاي معنايي، سبكشناسي.

تاریخ دریافت: ۱۳۹۲/۹/۲ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۲/۷ دوفصلنامهٔ زبان و ادبیات فارسی، سال ۲۳، شمارهٔ ۸۵، بهار و تابستان ۱۳۹۴

<sup>\*</sup> دانشجوی دکتری دانشگاه علامه طباطبایی mm.zamani@ymail.com

<sup>\*\*</sup> دانشیار دانشگاه علامه طباطبایی iranzadeh@atu.ac.ir

#### مقدمه

رابعه بنت کعب قزداری را می توان به دو سبب شاعری درخور توجه دانست: نخست آنکه براساس اسناد موجود، نخستین شاعر زن ادب پارسی است، و دوم آنکه از شاعران هم عصر رود کی است. عصری که به سبب اند کی اسناد، تا به امروز کمتر از دیگر ادوار ادبی فارسی موضوع پژوهشها بوده است، اگرچه به واقع اهمیتی کمتر از دیگر دوره ها ندارد.

با وجود این اهمیت، پژوهشهایی که دربارهٔ رابعه صورت گرفته بیشتر دربارهٔ زندگی او بوده است تا شعرش. در این پژوهشها اگر احیاناً از شعر رابعه، و نه زندگی او، سخن به میان آید، کمتر با تحلیلهای انتقادی مواجه می شویم.

در این پژوهش نگارندگان می کوشند به کمک تحلیل حوزههای معنایی شعر رابعه، با آمار و ارقام، به بررسی علمی آن بپردازند و به سوی شناخت سبک شناسانهٔ سطح فکری شعر دورهٔ ادبی او گامی بردارند. در ادامه دربارهٔ این نظریه و کارآمدی آن در تحلیل متون ادبی سخن خواهیم گفت.

از رابعه ۵۴ بیت باقی مانده که دو بیت و یک مصراع از آنها عربی و یک مصراع هـم مفقود است.۲

#### ١. پيشينهٔ پژوهش دربارهٔ شعر رابعه

می توان گفت مقالهٔ «رابعه دختر کعب (نخستین زنی که به زبان فارسی شعر گفته است)» از نفیسی (۱۳۱۷: ۴۲-۴۵) نخستین تحقیق دربارهٔ احوال رابعه، براساس اسناد موجود، است. نفیسی خود دربارهٔ شعر او سخن زیادی نگفته است و فقط تفسیر کسانی چون عطار و جامی و سخنان تذکره نویسان و اشعاری را که نقل کرده اند آورده است، جز آنکه گفته است: «در شعر فارسی منتهای توانایی را داشته و نمونه های بسیار جالب از شعر او مانده» (همان: ۴۲). این توصیف از شعر رابعه علمی نیست. زیرا تعبیراتی چون «منتهای توانایی» و «جالب» صریح نیستند بلکه مبهم اند. محققان بعدی دربارهٔ احوال رابعه به ندرت چیزی بیشاز نفیسی ارائه کرده اند. البته آنها دربارهٔ شعر او بیش از نفیسی سخن گفته اند که اغلب تحلیل هایشان در قالب گزاره های غیر علمی ارائه شده است."

اشرفزاده از محققانی است که شعر رابعه را به صورتی علمی و البته مختصر بررسی کرده است و اعتقاد دارد که رابعه علاوهبر آنکه نخستین شاعر زن پارسی سراست، نخستین کسی است که از ماهیت عشق سخن گفته است. استناد او به ابیات سوم و چهارم و پنجمِ غزل «عشق او باز اندر آوردم به بند» است (اداره چی گیلانی، ۱۳۷۰: ۹۳). او بر آن است که

DOR: 20.1001.1.24766925.1394.23.78.7.6

Downloaded from jpll.khu.ac.ir on 2025-12-17

در غزل تا اوایل قرن ششم، بهجز غزل شاعران عارف قرن پنجم، آنچه هـست وصـف روی و موی معشوق و تفاخر عاشق به معشوق است و سخنی از ماهیت عـشق نیـست (اشـرفزاده، ۱۳۸۲: ۲۴–۲۵). برای اثبات سخنش در وصف شعر این دورهٔ تاریخی، به استقرا متوسل میشود و یک بیت از فرخی و یک بیت از ظهیر فاریابی نقل میکند که برای جامعهٔ أمـاری به آن بزرگی بسیار اندک است و درواقع مرتکب مغالطهٔ نمونهٔ ناکافی شده است (خندان، ٠٨٣١: ٢٩٣-١٥٣).

تحلیل حوزههای معنایی اشعار باقیمانده از رابعه بنت کعب قزداری، صص ۲-۲۸

از تحقیقات دیگر دربارهٔ شعر رابعه مقالهٔ «رابعهٔ بلخی مادر شعر فارسی» (مهرین، ۱۳۸۷) است. مهرین در پژوهش خود با بررسی تاریخ و اجتماعی که رابعه در آن میزیـسته است، یعنی با تحلیل برونمتنی، کوشیده اثبات کند که عشق رابعه به بکتاش مجازی بوده، و چنان که صوفیان می پندارند، بهانهای برای رسیدن به معشوق حقیقی نبوده است. مجازی یا حقیقی بودن عشق در شعر رابعه، درنتیجهٔ پژوهش حاضر، با تحلیلی درون متنی مشخص

حجازی (۱۳۸۸)، همانند اشرفزاده، تحلیلی علمی از شعر رابعه ارائه کرده است. او معتقد است زبان رابعه مردانه است و نه زنانه و بهزحمت می توان نمودی از زنانگی در اشعار او یافت. نمود زنانگی در بیت زیر مشاهده میشود:

> کاشک دلم بازیافتی خبر تن کاشک تنم بازیافتی خبر دل (ادارهچی گیلانی، ۱۳۷۰: ۹۳)

او، بهعنوان اولین زن فارسی سرای برجستهٔ تاریخ ایران، شاید نخستین کسی است که از تن حرف میزند و درواقع از "تنم" (یعنی تن خودش)؛ یعنی "من" را پیش میکشد؛ ضمیری که در "ما" بهتدریج حل می شود تا دوباره بهوضوح در شعر فروغ چهره بنمایاند: ایـن مـنم زنـی

البته در شعر شاعرانی چون اسدی و خاقانی و سعدی و دیگران نمونههای زیادی از پند و نصیحت درباب تن که «تن آدمی شریف است به جان آدمیت» می توان ملاحظه کرد که با زاویهٔ نگاه رابعهٔ بنت کعب متفاوت است و تقریباً همه در رد تین و امتیازدادن به جان هستند (حافظ و قلیلی دیگر استثنا هستند)... (حجازی، ۱۳۸۸).

اگر از تعبیر مبهم «حلشدن من در ما» بگذریم، او دربارهٔ شعر رابعه گزارههایی علمی صادر کرده است: یکی آنکه زبان او مردانه است، که میتوان با تحقیق درباب گونـهٔ زبـانی زنانه صحت و سقم آن را تعیین کرد؛ دوم آنکه رابعه نخستین کسی است که از تین سخن گفته است، که این را با بررسی اسناد می توان رد یا اثبات کرد؛ و سوم آنکه در این بیت، که

نقل شد، "تنم" نمودی از زنانگی زبان است. گزارهٔ اخیر نتیجهٔ چند مقدمه است: ۱) در نگاه مردانه، که اسدی و خاقانی و سعدی نمایندگان آناند، نباید به "تن" بها داد، که همانند اشرفزاده مرتکب مغالطهٔ نمونهٔ ناکافی شده است ۲) در نگاه زنانه "تن" نادیده گرفته نمی شود ۳) رابعه تن خود را نادیده نگرفته است. نتیجه: وصف رابعه از تنش نشانهٔ زنانگی زبان است. سپس حافظ و قلیلی را از مقدمهٔ اول استثنا می کند و بدین ترتیب خودبه خود نتیجهٔ ضروری سه مقدمهٔ پیش گفته باطل می شود؛ زیرا حجازی مقدمهٔ اول را با آوردن مثال نقضِ آن ابطال کرده و تمایز میان نگاه زنانه و مردانه ازمیان برخاسته است. اشکال دیگر آن است که هرکسی می تواند مصداق "قلیل" باشد؛ یعنی اگر از شاعرانی بسیار به جز اسدی، سعدی، و خاقانی، نمونههایی از کاربرد "تن" بیابیم، که همانند کاربرد این واژه در شعر رابعه باشد، همهٔ این شاعران را می توان مصداق "قلیل" پنداشت. دو اشکال دیگر هم در گزارهٔ سوم هست که یکی از آنها گزارهٔ سوم را در تعارض با گزارهٔ اول قرار می دهد. این دو اشکال را در جای خود توضیح خواهیم داد.

# ۲. ضرورت و هدف پژوهش

چنان که در بخش ۱ نشان دادیم، غالب پژوهشها به زندگی رابعه پرداختهاند و تحلیل اشعار او غالباً غیرعلمی است. دراین میان چند تحلیل علمی مختصر هم می توان مشاهده کرد که عیوب این تحلیلها نیز نشان داده شد. با توجه به کمبود مطالعهٔ علمی شعر رابعه و نیز ضرورت پژوهش علمی دربارهٔ اولین شاعر زن پارسی گو نگارندگان می کوشند این خلاً مطالعاتی را مرتفع سازند.

نگارندگان درپی آناند که براساس نظریهٔ حوزههای معنایی عناصری را که "بالقوه" مشخصهٔ سبکی هستند بیابند. قید "بالقوه" بدانمعناست که این عناصر حوزههای معنایی در این پژوهش می توانند مشخصهٔ سبکی، یعنی عامل تمایز، باشند. شرط لازم مشخصهٔ سبکیبودنِ یک عنصر، وقوع قاعدهمند است. عناصری که وقوعی قاعدهمند ندارند نمی توانند مشخصهٔ سبکیبودنِ این عناصر، ایجاد تمایز میان شعر رابعه و شعر شاعرانِ همعصر و ادوار پیش و پسِ اوست، که این خود نیازمند پژوهشهای دیگری است. هدف این پژوهش کشف حوزههایی است که شرط لازمِ مشخصهٔ سبکیبودن را دارند.

پرسشهای فرعی این پژوهش، براساس آنچه برخی محققان و مفسران طرح کرده بودند و ما آنها را در بخش پیشینهٔ پژوهش ذکر کردهایم، بدین ترتیب است:

DOI: 10.18869/acadpub.jpll.23.78.7 ]

- آیا آنچه در شعر رابعه دربارهٔ عشق آمده است متمایز کنندهٔ شعر او از شعر شاعران همعصر ست؟
  - شعر او عارفانه است یا غیرعارفانه؟
  - زبان شعر او زنانه است یا مردانه؟

# ۳. نظریهٔ حوزههای معنایی

نظریهٔ حوزههای معنایی<sup>۲</sup> از نظریههای حوزهٔ معنی شناسی ساختگرا<sup>۵</sup>ست. نخست دربـارهٔ معنی شناسی و معنی شناسی ساختگرا و سپس دربارهٔ این نظریه سخن می گوییم.

### ۳. ۱. معنیشناسی

معنی شناسی زیر مجموعهٔ زبان شناسی است و همان گونه که زبان شناسی مطالعهٔ علمی زبان است، معنی شناسی نیز مطالعهٔ علمی معنی است. صریح بُودن گزارهها یکی از ویژگیهای مطالعهٔ علمی است؛ یعنی گزارهٔ صریح با مشاهدهٔ تجربی قابل تصدیق و تکذیب است (دربارهٔ ویژگیهای مطالعهٔ علمی ر.ک. صفوی، ۱۳۹۱: ۲۴۱–۲۴۲؛ پالمر، ۱۳۸۵: ۲۲). حال باید مشخص کرد که مقصود از معنی چیست.

گسترهٔ معنی در زبان بسیار وسیع است: هرجا نشانهای زبانی هست، "معنی" هم هست. معنای این سخن آن است که معنی از نشانهٔ زبانی جداشدنی نیست، حتی در واجهای زبان. آنچه در این پژوهش باعنوان عناصر معنادار بررسی میشود واژه است. در بخش ۵ همین پژوهش دربارهٔ واژههایی که تحت بررسی قرار گرفتهاند سخن خواهیم گفت.

#### ۳. ۲. معنیشناسی ساختگرا

«معنی شناسی ساختگرا شاخهای از زبان شناسی ساختگراست[...]. اندیشهٔ بنیادین معنی شناسی ساختگرا آن است که اساساً معناهای واژه ارتباطی اند؛ یعنی معنای واژه، بسته به موقعیت آن در شبکهای از روابط معنی شناختی با واژه های دیگر، در حوزهٔ قاموسی یکسان مشخص می شود» (کروز، ۲۰۰۶: ۱۷۱).

براساس این نظریه، یک ویژگی مشترک معنایی میان چند نشانهٔ زبانی، سبب باهمآیی <sup>۷</sup> میشود؛ مثلاً ویژگی "بوییدنیبودن" موجب باهمآیی میان واژههای "نافه"، "مشک"، و "عطر" و "نوشیدنیبودن" موجب باهمآیی "آب"، "شربت"، "نوشدارو"، و "شراب" میشود. معنای دقیق هر واژه در "رابطهٔ" متقابل با واژههای همحوزهاش مشخص میشود؛ بنابراین هویت معنایی "شربت"، در حوزهٔ معنایی نوشیدنیها، در تقابل با دیگر همحوزهای هایش روشین می شود

(برای توضیح بیشتر دربارهٔ این نظریه ر.ک. صفوی، ۱۳۸۳: ۲-۱۱؛ ۱۳۸۷: ۱۸۳–۲۰۴؛ ۲۰۴–۲۰۴؛ ۲۰۴۶ کروز، ۲۰۰۶: ۲۲۱–۱۷۳).

## ٤. تحلیل حوزههای معنایی و سبکشناسی

تحلیل حوزههای معنایی با سبکشناسی مرتبط است. در این تحلیل بسامد حوزهها و اعضایشان درنظر گرفته می شود. بسامد عناصر چیزی است که در سبکشناسی نیز حضور دارد. بنابراین تکرارهای قاعدهمند حوزههای معنایی آنها را به مختصهای سبکی تبدیل می کند (دربارهٔ تکرار و تداوم یک مشخصه ر.ک. فتوحی، ۱۳۹۰: ۴۸). البته باید توجه کرد که سبکشناسی به بررسی تمایز میان آثار یا ادوار ادبی می پردازد (سمیعی گیلانی، ۱۳۸۶: ۵۸؛ فتوحی، ۱۳۹۰: ۲۹)؛ یعنی یک عنصر مکرر را هنگامی می توان مختصهٔ سبکی دانست که موجب تمایز شود. مثلاً در این پژوهش آن دسته از حوزههای معنایی شعر رابعه که تکراری قاعدهمند داشتهاند بررسی شدهاند. هنگامی می توان این حوزهها را عنصری سبکی قلمداد کرد که موجب تمایز شعری با شعرهای دیگر شود. بنابراین برای سبکشناسی شعر رابعه، فقط بررسی شعر او کفایت نمی کند، بلکه توصیف سبکشناختی آثار ادبی هـمدوره و پیش و پس او نیز ضروری است. ازهمینرو، این پژوهش مرحلهٔ نخستینِ سبکشناسی شعر رابعه است.

# ۵. تحلیل حوزههای معنایی شعر رابعه

در این پژوهش برای استخراج حوزههای معنایی، در آغاز، طبقهبندی ایرانزاده را در ویژگیهای سبک غزلیات سعدی (۱۳۸۰: ۱۹۹-۲۲۷) در نظر داشتیم و سپس شعر رابعه این الگوی اولیه را متناسب با خود تغییر داد.

نام حوزهها همان مشخصهٔ معناییای است که موجب باهمآیی واژگانی میشود. برای نمونه در حوزهٔ "عشق"، روشن است که "عشق" موجب باهمآیی است؛ بنابراین هرآنچه به گونهای این مشخصه را داشته باشد در این حوزه قرار می گیرد، از واژهٔ "عشق" گرفته تا اعضای بدن عاشق و معشوق و عناصر طبیعی مربوط به عشق، مانند لؤلؤ مکنون در استعاره از دندانهای معشوق. مسلم است که "لؤلؤ مکنون" غیرذهنی است، ولی باید توجه کرد که عامل باهمآیی میان واژههایی چون "عشق" و "لؤلؤ مکنون" مفهومی ذهنی، یعنی عشق، است. البته این سخن به این معنا نیست که این دسته از مفاهیم غیرذهنی صرفاً به حوزهٔ عشق و به تبع آن حوزهٔ مفاهیم ذهنی متعلق هستند، بلکه یک سویهٔ واژهای نظیر "لؤلؤ مکنون" در حوزهٔ طبیعت قرار دارد که خود مشمول حوزهٔ مفاهیم غیرذهنی است. در

تحلیل حوزههای معنایی اشعار باقی مانده از رابعه بنت کعب قزداری، صص ۲-۲۸

تکمیل این سخن باید گفت گاه عامل باهم آیی در عضوی نسبت به عضوی دیگر پررنگ تر است؛ مثلاً در حوزهٔ عشق، واژهٔ "عشق" بیشاز "لؤلؤ مکنون" مفهوم عشق را در خود دارد (برای آگاهی دربارهٔ این شدت و ضعف رک. صفوی، ۱۳۸۳: ۸).

با توجه به نظریهٔ حوزهها بهرهگیری از عباراتی چون "عشق و ملازمات آن" غیرضروری و حشو است. روشن است که "عشق"، بهعنوان عامل باهمآیی، ملازمات خود را دربرمی گیرد و نه مثلاً ملازمات "دین" را. در این پژوهش برای نام گذاری حوزهها به واژههایی چون "عشق" و "دین" اکتفا شده است.

پیشتر در بخش ۱.۳ گفتیم که گسترهٔ معنای زبانی بسیار وسیع است؛ ازهمینرو فقط به بررسی واژهها پرداختهایم. میدانیم که گسترهٔ واژه هم بسیار وسیع است؛ مثلاً نقشنمای اضافهای و واژهٔ مشتق مرکب، هردو، مصداق واژهاند (ر.ک. صفوی، ۱۳۹۱: ۷۹). در ایس جستار فقط واژههایی که ازنظر دستوری اسماند و واژههایی که در حکم نشاندارساز بودهاند بررسی شدهاند. منظور از "نشاندارساز" هر واژهای است که واژهای دیگر را از حالت خنثی خارج میکند؛ مثلاً واژهٔ "یار" نشاندارساز "انسان" است، یا واژهٔ "عقیقین" واژهٔ "قدح" را نشاندار میکند. گاه یک واژه فعل را نشاندار میکند؛ مثل واژهٔ "خوش خوش" که نشاندارسازِ فعلِ "جان افزود" است (دربارهٔ نشاندارسازی ر.ک. بخش ۵. ۳ از همین مقاله). دلیل آنکه همهٔ واژهها بررسی نشدهاند آن است که اولاً هر واژهای که بسامد دارد لزوماً دلیل آنکه همهٔ واژهها بررسی نمیکند. ثانیاً اگر همهٔ واژهها را در نظر بگیریم، دادههای کماهمیت بسیار مانع از تحلیلِ دادههایی میشوند که اهمیت بیشتری دارند. ازهمینرو، در این بسیار مانع از تحلیلِ دادههایی میشوند که اهمیت بیشتری دارند. ازهمینرو، در این پژوهش محدودهای خاص از واژهها تحت بررسی قرار گرفته است.

ازمیان مقولهٔ دستوری اسمها ضمایر نیز بررسی نشدهاند، مگر آنکه ضمیر در تعیین ارزش معنایی واژهای دخالت داشته باشد؛ مشلاً مرجع آن "عاشق" باشد. برای نمونه، در مصراع «الا ای باد شبگیری پیام من به دلبر بر» (ادارهچی گیلانی، ۱۳۷۰: ۹۴) واژهٔ "پیام" بهسبب آنکه به عاشق مربوط است در حوزهٔ معنایی عشق قرار می گیرد. البته برای اینکه روابط همنشینی این واژه نیز، که در تعیین ارزش معنایی آن دخالت دارد، مشخص شود، "باد شبگیری" هم در کنار آن ذکر شده است؛ یعنی این عضو را بهصورت "پیامبردن باد شبگیری" ثبت کردهایم. بهجز این، واژهٔ "باد" در حوزهٔ وزیدنیها و واژهٔ "شبگیر" در حوزهٔ زمان، که هردو زیرحوزه همای حوزهٔ طبیعت هستند، قرار می گیرند. یا در مصراع «دعوت من بر تو آن شد کایزدت عاشق کناد» (همان: ۹۳) واژهٔ "دعوت" هم در حوزهٔ عشق، که

زیرمجموعهٔ حوزهٔ مفاهیم ذهنی است، ثبت شده و هم خارج از این حوزه، یعنی در حوزهٔ بزرگتر که همان حوزهٔ مفاهیم ذهنی است.

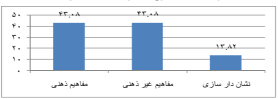
در اینجا با روشی زبان شناختی، یعنی تحلیل حوزههای معنایی، به بررسی شعر رابعه می پردازیم. ابتدا باید توضیحی دربارهٔ عنوان حوزهها داد. عنوان حوزهها همان مشخصهٔ معنایی مشترک میان چند واژه است؛ یعنی آنچه موجب باهم آیی اعضای یک حوزه می شود. در تقسیم بندی اولیه می توان سه حوزهٔ معنایی را در شعر رابعه تشخیص داد: حوزهٔ مفاهیم ذهنی، حوزهٔ مفاهیم غیرذهنی، و حوزهٔ نشان دارسازی. این سه حوزه دربر گیرندهٔ تمام اعضای حوزههای دیگر حوزهها زیرحوزههای این سه حوزهٔ اصلی اند. روش صحیح تحلیل حوزهها آن است که حوزههای اصلی را با هم و زیرمجموعههای آنها را با هم مقایسه کنیم. می توان نخستین را کلان حوزه و دومین را خرده حوزه خواند. در جدول ۱ بسامد وقوع این سه حوزه را می توان دید.

مدول ۱

|     | <b>0</b> 7 .    |
|-----|-----------------|
| ١٨٧ | مفاهيم ذهنى     |
| ١٨٧ | مفاهيم غير ذهنى |
| ۶٠  | نشاندارسازي     |
| 448 | کل=             |

نمودار ۱ درصد وقوع سه حوزهٔ اصلی را نشان میدهد.

نمودار ۱. درصد وقوع سه حوزهٔ عمده در شعر رابعه



## ۵. ۱. حوزهٔ مفاهیم ذهنی

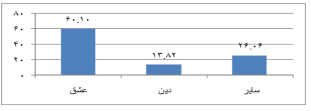
حوزهٔ مفاهیم ذهنی ۱۸۷ عضو دارد و در خود دو خرده حوزه دارد: حوزهٔ عشق با ۱۱۳ عضو و حوزهٔ دین با ۲۶ عضو که دربارهٔ هریک در جای خود سخن می گوییم.

در جدول ۲ اعضا و خرده حوزههای حوزهٔ مفاهیم ذهنی و در نمودار ۲ درصد وقوع آنها قابل مشاهده است.



عشق (۱۱۳)، دیـن (۲۵)، جـان (۲)، سـتمبر (۲)، مـأوی (۲)، بـدبخت، معنی، دیوانه، عرضه، مثال، دلیل، لطف، غمـاز، پـردهدر، توسـنی کـردن، نااهل، کوشش، سودمند، زشت، خوب، ناپـسند، حـیـل، حجـت، محتمـل، عاصی، طاغی، مثل، روا، دروغ، حکیم، دعوت، سـر، قـدر، سـلامت، صـبر، مساعد، قهر، جفا، امید، عز، سود، خبر، انده، پـروا، تبـاه، اندیـشه، طعنـه، بدخواه.

نمودار ۲. درصد وقوع اعضا و خردهحوزههای حوزهٔ مفاهیم ذهنی



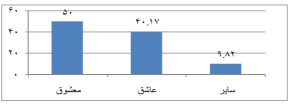
#### ۵. ۱. ۱. حوزهٔ عشق

عشق در شعر رابعه جایگاه ویژهای دارد؛ چنان که در مقایسه با خرده حوزه های دیگر، بیشترین کاربرد را دارد. اعضای این حوزه در شعر او ۱۱۳ بار ذکر شدهاند که ۵۶ تای آن اعضای حوزهٔ معشوق است و ۴۵ تای آن اعضای حوزهٔ عاشق. در جدول ۳ اعضا و زیر حوزه های حوزهٔ عشق مشاهده می شود.

جدول ۳

| معشوق (۵۷)، عاشق (۴۵)، عشق (۵)، عشق مانند دریای کرانه ناپدید، | عشق (۱۱۳) |
|---------------------------------------------------------------|-----------|
| درد عشق، مهر، داغ مهر، هجر، غم خوردن.                         | , , ,     |

نمودار ۳ درصد وقوع اعضا و خردههای حوزهٔ عشق را نشان میدهد. نمودار ۳. درصد وقوع اعضا و خردههای حوزهٔ عشق



حوزهٔ معشوق خود شامل دو حوزهٔ "جفاکاری معشوق" و "زیبایی معشوق" است که به ترتیب ۱۸ و ۱۴ عضو دارند. این آمار بهخوبی سیمای معشوق را در شعر رابعه به ما نشان میدهد: معشوقی زیبارو و جفاکار. در جدول ۴ اعضا و زیرحوزههای حوزهٔ معشوق را ملاحظه می کنید.

## جدول ۴

|   | جفای معشوق (۱۸)، زیبایی معشوق (۱۵)، معشوق (۲)، یـار (۲)، عـشق معـشوق      |       |
|---|---------------------------------------------------------------------------|-------|
|   | (۲)، لیلی، از در عاشق درآمدن، ترک، خندان، خوبرو، چابک، مهمان، حجت         | معشوق |
|   | آوردن پیش خدا، نخواستن عاشق نعیم را بی معشوق، روا بودن جحیم با او، زهـر   | (ΔΥ)  |
|   | بودن شکر بی معشوق، عسل بودن زهر با معشوق، ٔ عاشق کردن ایزد او را، ٔ ٔ جان |       |
|   | با دل برابر بردن، غم عشق معشوق، روی، یار، مردن عاشق در پای معشوق          |       |
| Į | با دل برابر بردن، عم عشق معشوق، روی، یار، مردن عاشق در پای معشوق          |       |

در نمودار ۴ درصد وقوع اعضا و زیرحوزههای این حوزه را می توان مشاهده کرد. نمودار ۴ درصد وقوع اعضا و زیرحوزههای حوزهٔ معشوق



در ادامه، در جدول  $\Delta$  دو حوزهٔ جفای معشوق و زیبایی معشوق ترسیم شده است. جدول  $\Delta$ 

| ستمبر (۲)، محتمل کردن عاشق به عشق، ۱۱ تکیه کردن به روی نیکو، بهسلامت                | جفای معشوق   |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| نرستن عاشق از او، سـنگیندل، نامهربـان، بـهقهـر دل از عاشـق بـهیـک دیـدار            | (۱۸)         |
| افکندن، ۱۲ مانند حیدر کرار، جفا از برِ غم نهادن، ۱۳ بههجر آوردن خوبان به روی        |              |
| خود، جدا ماندن از عاشق، پروا نداشتن به عاشق، اندیشهٔ عاشق را نداشتن، غم             |              |
| عاشق را نخوردن، خون دل خوردن عاشق از او، سر عاشق را نداشتن، تباه کردن               |              |
| حول رخان چون ماه دین الله عاشق را. <sup>۱۴</sup>                                    |              |
| خوبان (۲)، روی نیکو، دلبر، ماه خوبان، مانند ماه، زلف مانند حلقه، رخسار خوب،         | زيبايى معشوق |
| لیکاد او شهد، <sup>۱۵</sup> عارض چون ماه، روی مانند لالهبرگ، رخ چـون مـاه، سـی و دو | (۱۵)         |
| لؤلؤ مکنون در زیر دو لالهبرگ، رنگ لالهٔ رخ، زلف سیاه.                               |              |

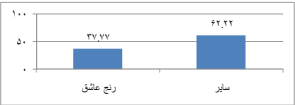
حوزهٔ معنایی عاشق، با ۴۵ عضو، حدود ۴۰ درصد از حوزهٔ عشق را تشکیل میدهد. در جدول ۶ اعضای این حوزه و زیرحوزهٔ آن را میتوان مشاهده کرد.

## جدول ۶

| رنج عاشق (۱۷)، مجنون، به بند درآمدن، سودمند نبودن کوشش، توسنی کردن                |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|
| عاشق، پسندیدن ناپسند، زشت دیدن، خوب انگاریدن زشت، زهر خوردن، قند                  | عاشق |
| پنداشتن زهر، عاصی نشدن به عشق معشوق، طاغی شدن بـه دیـن، نخواسـتن                  | (40) |
| نعیم بی معشوق، از در او درآمدن معشوق، <sup>۱۶</sup> محتمـل بـه عـشق، دیـن، دعـوت، |      |
| عاشق، قدر، پیام بردن باد شبگیری، کار، حال، عاشق، بنده، شیدا، بـهسلامت             |      |
| نرستن از معشوق، بیدل، لاجرم و حمد ماندن، <sup>۱۷</sup> راه یافتن به الـله.        |      |

نمودار ۳ درصد وقوع زیرحوزه و اعضای حوزهٔ عاشق را نشان می دهد.

نمودار ۵. درصد وقوع اعضا و زیرحوزههای حوزهٔ عاشق



حوزهٔ عشق خود دربرگیرندهٔ حوزهٔ کوچکتر "رنج عاشق" است که با ۱۷ عضو حدود ۳۷ درصد از حوزهٔ عشق را تشکیل می دهد. در جدول ۷ اعضای این زیرحوزه قابل مشاهد است.

| خون دیده (۲)، خبر نیافتن دل از تن، خبر نیافتن تن از دل، نوحه کردن، بهزاری گریستن، جدا از یار، عاشق مانند ماهی در تابه، تن عاشق مانند چنبر، غم داشتن، اندوه داشتن، جدا ماندن یار از عاشق، خون خوردن، نداشتنِ معشوق سر عاشق را، ۱۸ تباه شدن دین الله عاشق، رنگ یاقوت عاشق را به گونهٔ کاه کردن، سرشک چکاندن از طعنهٔ بدخواه. | رنج عاشق<br>(۱۷) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|

در پیشینهٔ پژوهش گفتیم که اشرفزاده معتقد است رابعه درمیان غزلسرایان تا اوایل قرن ششم یگانهشاعری است که ماهیت عشق را توصیف کرده، که البته شاعران عارف قرن پنجم استثنا هستند. غزلسرایان دیگر اغلب از حالات معشوق و عاشق سخن گفتهاند. اگر معنای این سخن آن باشد که غزل عاشقانهٔ رابعه از غزل عاشقانهٔ دیگر شاعران، تا اوایل قرن ششم، بهسبب توصیف ماهیت عشق متمایز است، آن را نمی توان با روش علمی سبکشناختی اثبات کرد.

در بخش ۴ گفتیم که عنصر سبکی، که موجب تمایز است، باید تکراری قاعدهمند داشته باشد؛ یعنی استثناها را نمی توان مشخصهٔ سبکی قلمداد کرد. نیز گفتیم که حوزههای معنایی تکراری قاعدهمند دارند و اگر موجب تمایز شوند، مشخصهٔ سبکی قلمـداد می شوند. در شعر رابعه حوزهای بهنام "ماهیت عشق" نمی توان مشاهده کرد. با یک عضو ــ یعنی "عشق مانند دریای کرانه ناپدید"۔ نمی توان به تمایز میان شعر رابعه و دیگران حکم داد. بنابراین، در شعر رابعه نیز همانند شعر شاعران دورهٔ تاریخی مزبور، اغلب وصف حالات عاشق و معشوق است.

اشاره شد که برخی صوفیان عشق رابعه را حقیقی پنداشتهاند. ابوسعید ابوالخیر غزل «عشق او باز اندر آوردم به بند» (ادارهچی گیلانی، ۱۳۷۰: ۹۳) را عرفانی تفسیر کرده که عطار در الهي نامه (٨. ك. ١٣٨٧: ٣٧٩) و جامي در نفحات الانس من حضرات القـدس (٨. ك. ١٣٧٠: ٤٢٧) أن تفسير را أوردهاند. ابوسعيد معتقد است چنين عشقي كـه رابعـه توصـيف

می کند فقط درخور حق است. از سوی دیگر، مهرین (۱۳۸۷) با تحلیلی برون متنی عشق را در این غزل او مجازی می داند.

در شعر رابعه، نشانههایی هست که همانند نشانههای شعر عارفانه است و چه بسا این شباهت موهم آن شده که "عشق" او حقیقی است. برای نمونه، در غزل مورد بحث، از بیت اول ميتوان "ازليبودن" و "محتومبودن" عشق را برداشت كرد؛ قيد "باز" ميتواند دلالت داشته باشد بر اینکه از دیرباز \_ یعنی از ازل\_ عشق معشوق با گوینده همراه بوده و نمی توان از آن رها شد؛ یعنی محتوم است. گوینده در ابیات بعد یگانـهراه را تـسلیمشـدن دربرابـر دشواریها میداند و اینکه تلخیها را، چون در راه معشوق است، باید شیرین پنداشت. این نشانهها در شعر سنایی هم هست؛ مثلاً توصیف عشق در غزل ۲۵۹ سنایی (جلالی پندری، ۱۳۸۶) نشان دهندهٔ عارفانه بودن این غزل و به تبع آن حقیقی بودن آن عشق است. ۱۹ تفاوت میان غزل سنایی و غزل رابعه آن است که نشانه های عارفانگی در غزل سنایی تکراری قاعدهمند و معنادار دارند؛ یعنی آن کاربردها را نمی توان استثنا دانست؛ چنان که در نظام معنایی غزل او حوزهٔ معنایی "عرفان" وجود دارد. ولی، این نشانهها در غزل رابعه بسامدی ندارند تا حوزهٔ معنایی "عرفان" را بهوجود آورند. بهعلاوه، ایـن نـشانههـا بـهخـودیخـود بـر عارفانهبودن غزل دلالت ندارند، بلکه درکنار نشانههایی چون اصطلاحات عرفانی و واژگان مربوط به حوزهٔ "قلندریه" معنای ضمنی خاصی می ابند که در شعر رابعه چنین معنایی را نمی توان دید؛ زیرا در کنار نشانههای مورد بحث نشانه هایی چون اصطلاحات عرفانی و واژگان مربوط به حوزهٔ "قلندریه" وجود ندارد ۲۰ (برای مشاهدهٔ نشانههای عارفانگی و قلندری در غزل سنایی ر.ک. زمانی، ۱۳۹۲).

حال می توان دربارهٔ دو اشکال دیگرِ گزارهٔ سوم حجازی (۱۳۸۸) که در پیشینهٔ پژوهش مطرح شد، سخن گفت. اشکال نخست آن است که درمیان نشانههای فراوانی که هیچیک بر زنانگی زبان دلالت ندارند، بهلحاظ معنی شناختی نمی توان یک نشانهٔ منفرد را نمودی از زنانگی زبان دانست. برای آنکه بتوان واژهای را نمودِ زنانگی زبان دانست، باید قرینهای داشت؛ یعنی همان گونه که دربارهٔ نشانههای عارفانگی گفته شد، باید نشانههای صریح زنانگی درکنار نشانهٔ "تنم" وجود داشته باشد تا بتوان آن را نیز نشانهٔ زنانگی دانست. حجازی برای آنکه اثبات کند "تنم" کاربردی زنانه است، آن را از متن خارج کرده و با آنچه مثلاً در شعر فرخزاد آمده مقایسه می کند و می بیند در شعر فروغ هم توجه به تان هست؛ بنابراین نتیجه می گیرد که "تنم" در شعر رابعه زنانه است. وقتی به گفتهٔ خود حجازی، زبان بنابراین نتیجه می گیرد که "تنم" در شعر رابعه زنانه است. وقتی به گفتهٔ خود حجازی، زبان

۱٩

تحلیل حوزههای معنایی اشعار باقیمانده از رابعه بنت کعب قزداری، صص ۷–۲۸

رابعه مردانه است (یعنی گزارهٔ اول در سخنان او)، نمیتوان بدون نشانهٔ صریح زنانگی با یک نشانه میتنی "تنم" ـ گزارهٔ سوم را استنتاج کرد.

اشکال دیگر آنجاست که حجازی معتقد است کاربرد زنانهٔ "تنم"، که نقد شد، به سبب تفاوت بینش رابعه است با دیگر شاعران، چه مردان، به استثنای حافظ که البته این استثنا استنتاج او را باطل کرد و چه زنانی که مردانه شعر گفته اند. این دقیقاً همان تمایز سبکی است. حجازی کاربردی استثنایی را مشخصهٔ سبکی پنداشته است، در حالی که این پندار نادرست است. در نقد سخن اشرفزاده ویژگیهای ضروری مشخصهٔ سبکی گفته شد و دیگر تکرار نمی کنیم.

# ۵. ۱. ۲. حوزهٔ دین

در حوزهٔ دین، چنان که در جدول ۸ مشاهده می شود، دو خرده حوزهٔ "شخصیت ها" و "آیین مسیحیت" به ترتیب با ۷ و ۴ عضو به علاوهٔ ۱۵ عضو دیگر حضور دارند.

حدول ۸

| شخصيتها (٧)، أيين مسيحيت (۴)، الـله (٢)، دين (٢)، جـلال، مـؤذن، | دين         |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| الـله اكبر، خدا، ايزد، حمد، هو، جرم العظيم، گناه، نعيم، جحيم.   | (۲۶)        |
| عیسی، رهبان، آزر، حیدر کرار، آدم، ایوب، مؤذن.                   | شخصیتها (۷) |
| عیسی، رهبان، ترسی، لباس کبود.                                   | آيين مسيحيت |
|                                                                 | (4)         |

# ۵. ۲. حوزهٔ مفاهیم غیر ذهنی

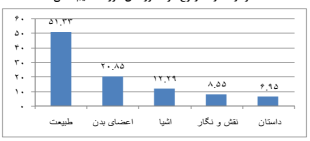
کلان حوزهٔ مفاهیم غیرذهنی، که ۱۸۷عضو دارد، متشکل از خرده حوزه های طبیعت، اعضای بدن، اشیا، نقش و نگار، و داستان است. حوزهٔ طبیعت، با ۹۶ بار تکرار، حدود ۵۱ درصد از حوزهٔ مفاهیم غیرذهنی را تشکیل می دهد. در جدول ۹ بسامد این حوزه ها را مشاهده می کنید.

جدول ۹

| ش و نگار (۱۶)، داستان (۱۳). | طبیعت (۹۶)، اعضای بدن (۳۹)، اشیا (۲۳)، نق | مفاهيم غير ذهنى |
|-----------------------------|-------------------------------------------|-----------------|
|                             |                                           | (۱۸۷)           |

نمودار ۶ درصد وقوع این حوزهها را نشان میدهد.

نمودار ۶. درصد وقوع خرده حوزههای حوزهٔ مفاهیم ذهنی



۵. ۲. ۱. حوزهٔ معنایی طبیعت

طبیعت پساز حوزهٔ معنایی عشق پربسامدترین حوزهٔ معنایی در شعر رابعه است. این حوزه خود شامل زیرحوزههای دیگری است که به ترتیب بسامد به این قرار است: رُستنیها، کانیها، وزیدنیها، زمان، مکانها، آب، اجرام فلکی، رنگ، و اعضای دیگر. بسامد این حوزهها را در جدول ۱۰ می توان مشاهده کرد.

جدول ۱۰

| رُستنیها (۲۲)، کانیها (۱۳)، وزیدنیها (۱۲)، مکان (۱۰)، آب (۹)،     | طبيعت |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| زمان (۸)، اجرام فلکی (۷)، رنگ (۶)، زهـر (۳)، ملـخ(۲)، قنـد، شـکر، | (98)  |
| عسل، بو، خوشبو، مگس، مرغ، شهد، روی.                               |       |

نمودار ۷ درصد وقوع زیرحوزهها و اعضای حوزهٔ طبیعت را نشان میدهد. نمودار ۷. درصد وقوع زیرحوزهها و اعضای حوزهٔ طبیعت



در ادامه، جدول اعضای زیرحوزههای حوزهٔ طبیعت را ملاحظه می کنید.

جدول ۱۱

| للها (۱۲)، باغ (۲)، چمن (۲)، برگ (۲)، شاخک، شجر، درخت، کاه.      | رُستنیها (۲۲) گ |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|-----------------|--|--|--|
| جدول ۱۲                                                          |                 |  |  |  |
| ل (۵)، لاله (یک بار استعاره از لب) (۳)، سوسن، بنفشه، سنبل، نرگس. | گلها (۱۲) گ     |  |  |  |
| جدول ۱۳                                                          |                 |  |  |  |
| (۴)، سیم (۲)، عقیقین، دُر، زرین، رویین، سنگین، لؤلؤ (استعاره از  | کانیها (۱۳) زر  |  |  |  |
| دان)، ياقوت (استعاره از چهره).                                   | دن              |  |  |  |
| جدول ۱۴                                                          |                 |  |  |  |
| باد (۱۱)، صبا.                                                   | وزیدنیها (۱۲)   |  |  |  |
| باد (۱۱)، صبا.                                                   | وزیدنیها (۱۲)   |  |  |  |

۲١

| •             | ٠  |
|---------------|----|
| $\sim$        | ٦. |
| ~             | -  |
| 1             | •  |
|               | :  |
| $\alpha$      | 7  |
|               | 1  |
| `             | :  |
|               | ٠. |
| 7             | ₹  |
| ٠,            | ,  |
| •-            | -  |
| -             | :  |
| _             | •  |
| -             | 3  |
| ~             | 5  |
| _             | -  |
| 7             | 7  |
| Ć.            | 3  |
| ¢             | ì  |
| ~             | 5  |
| -01           | ٠  |
|               | :  |
| Ų             | ,  |
| v             | 2  |
| $\alpha$      | )  |
| ~             |    |
| ×             | )  |
| _             | ٠. |
| _             | ٠  |
| $\overline{}$ | •  |
| _             | 4  |
| _             | 7  |
|               |    |
| $\overline{}$ | 4  |
|               | ١  |
| _             | ,  |
|               | ١  |
| $\vdash$      | 4  |
|               |    |

| <b>7</b> | اری، میم | كون قندا | ز رابعه بنت | راق مازدما   | اث. • ا. | 1:•0   | حم:مهای  | 1.1~ |
|----------|----------|----------|-------------|--------------|----------|--------|----------|------|
| 1 //- 1  | ار ی، صص | نعب فردا | ر رابعه بست | باقع مانده ا | ، اسعار  | معتايے | حور همای | حبيل |

| جدول ۱۵                                             |                |
|-----------------------------------------------------|----------------|
| دنیا (۲)، باغ(۲)، چمن (۲)، آسمان، دریا، تبت، جهان.  | مکان (۱۰)      |
| جدول ۱۶                                             |                |
| ابر (۴)، دریا، آب، سرشک (به معنی شبنم)، ماهی، ژاله. | آب (۹)         |
| صبح (۲)، سحر (سحرگاهان) (۲)، روز (۲)، دوش ، شبگیری. | زمان (۸)       |
| جدول ۱۷                                             |                |
| ماه (مه) (۵)، نجم، زحل.                             | اجرام فلکی (۷) |
| جدول ۱۸                                             |                |
| رنگ (۵)، کبود.                                      | رنگ (۶)        |

#### ۵. ۲. ۲. حوزهٔ معنایی اعضای بدن

حوزهٔ معنایی اعضای بدن یکی دیگر از خردهحوزههای حوزهٔ مفاهیم غیرذهنی است. این حوزه با ۳۹ عضو حدود ۲۰ درصد از اعضای حوزهٔ طبیعت را تشکیل داده است. در جـ دول ۱۹ بسامد زیرحوزهها و اعضای حوزهٔ اعضای بدن را میبینید.

جدول ۱۹

| روی (۱۰)، چشم (۹)، دل (۴)، تن (۳)، سر (۳)، زلف (۲)، تاج، | اعضای بدن |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| لباس، خندان، سنگیندل، نوحه کردن، منبر، خون خوردن، پای.   | (٣٩)      |

در نمودار ۸ درصد وقوع اعضا و زیرحوزههای حوزهٔ اعضای بدن قابل مشاهده است.

نمودار ۸ درصد وقوع اعضا و زیرحوزههای حوزهٔ اعضای بدن



در ادامه اعضای دو حوزهٔ "روی" و "چشم" درقالب جدولهایی ارائه میشوند.

جدول ۲۰

| روی (۳)، رخسار (۲)، رخان (۲)، مهرو، لالهٔ عارض، خوبرو. | روی (۱۰) |
|--------------------------------------------------------|----------|
| جدول۲۱                                                 |          |
| چشم (۳)، خون دیده (۲)، خواب، سهر، نگه، ژالهٔ سرشک.     | چشم (۹)  |

## ۵. ۲. ۳. حوزههای دیگر

سه حوزهٔ اشیا، نقش و نگار، و داستانها، بهنسبت دو حوزهٔ طبیعت و اعضای بـدن، بـسامد پایین تری دارند. بسامد اعضای این حوزه ها را در جدول هایی که در ادامه خواهد آمد مى توانيد مشاهده كنيد.

جدول ۲۲

| چنبر (۳)، قدح (یک بار استعاره از گل) (۲)، زر (۲)، سیم (۲)، تاج، جـام، کمنـد، قنـد، شـکر، | اشیا (۲۳) |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| در، حصن، منبر، تابه، حلقه، رسن، لؤلؤ (استعاره از دندان)، ياقوت (استعاره از چهره)، كاه.   |           |

| ~ | ربان و الابیات عرسی، سال ۱۱۰                                                |                 |   |
|---|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------|---|
|   | جدول ٢٣                                                                     |                 |   |
|   | رنگ (۵)، مانی (۲)، ارژنگ، کبود، آزر، نقش، نشان، اثر، پرده، جلوه گر، عروس.   | نقــش و نگـــار |   |
|   |                                                                             | (18)            |   |
|   | جدول ۲۴                                                                     |                 |   |
|   | ملخ زرین (۲)، ارژنگ مانی، مجنون، لیلی، تاج کسری، سحر مانی، لطف عیسی، ایـوب، | داستان (۱۳)     | İ |
|   | صبر، حيدر كرار.                                                             |                 |   |

#### ۵. ۳. حوزهٔ معنایی نشاندارسازی

یکی از کلان حوزههای شعر رابعه حوزهٔ نشان دارسازی است. در جدول ۲۵ اعضای حوزه را می توان مشاهده کرد.

#### جدول ۲۵

| یار (۳)، خوب (صفت انسان) (۳)، عاشق (۲)، معشوق (۲)، زریـن (۲)، سـتمبر (۲)، عقیقـین،  |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| تازه، سر، بدبخت، رهبان، كبود، خوش خوش، ديوانه، خوشبو، غماز، پـردهدر، نااهـل، عـروس، | نشاندارسازی |
| جلوه گر، عجب، خوشتر، تنگتر، کرانه ناپدید، هوشمند، پایان، ناپسند، زشت، خوب، ترک،     | (۶۰)        |
| خندانک، خوبروی، چابک، مهمان، محتمل، عاصی، طاغی، روا، نیکو، دروغ، حکیم،              |             |
| سنگیندل، نامهربان، رویین، دوش، مساعد، شبگیری، مهرو، کرار، خطیب، بنده، خوب (صفت      |             |
| رخسار).                                                                             |             |

#### ۶. نتیجهگیری

در بررسی سه کلان حوزهٔ مفاهیم ذهنی، مفاهیم غیرذهنی، و نشان دارسازی مشاهده می شود که این سه حوزه دربرگیرندهٔ حوزههای دیگرند. دو حوزهٔ مفاهیم ذهنی و مفاهیم غیرذهنی هریک ۱۸۷ عضو دارند و هرکدام ۴۳/۰۸ درصد از نظام واژگانی تحت بررسی ما را تشکیل می دهند. حوزهٔ نشان دارسازی هم، با ۶۰ عضو، ۱۳/۸۲ درصد از ایس کل را تشکیل می دهند.

هریک از دو کلانحوزهٔ مفاهیم ذهنی و غیرذهنی خود از حوزههایی کوچکتر تشکیل شدهاند. حوزهٔ عشق ۶۰/۱۰ درصد و حوزهٔ دین ۱۳/۸۲ درصد از حوزهٔ مفاهیم ذهنی را تشکیل دادهاند. حوزهٔ طبیعت ۵۱/۳۳ درصد و حوزهٔ اعضای بدن ۲۰/۸۵ درصد از حوزهٔ مفاهیم غیرذهنی را تشکیل دادهاند.

چنان که ملاحظه می شود، دو حوزهٔ مفاهیم ذهنی و مفاهیم غیرذهنی هردو در شعر رابعه ازنظر بسامد و درصد وقوع یکسان اند. دو حوزهٔ عشق و طبیعت به ترتیب بخش اعظم حوزههای مفاهیم ذهنی و غیرذهنی را تشکیل می دهند. حوزهٔ عشق ۲۵/۸۰ درصد، یعنی بیش از یک چهارم، و حوزهٔ طبیعت ۲۲/۱۱ درصد از نظام معنایی شعر رابعه را تشکیل می دهند.

ممکن است تصور شود که تحلیل حوزهها، بهطور عام، اطلاعات درخوری دربارهٔ تمایز یا عدم تمایز معنایی بهدست نمیدهد، بهویژه وقتی این حوزهها اینقدر بـزرگ و فراگیـر و از ۲٣

DOI: 10.18869/acadpub.jpll.23.78.7 ]

تحلیل حوزههای معنایی اشعار باقی مانده از رابعه بنت کعب قزداری، صص ۲۸-۲

ارائهٔ جزئیات، که محتملاً ظرفیت بیشتری برای ایجاد تمایز شعر یک شاعر با شعر دیگران دارند، ناتوان باشند. باید گفت که اولاً آن جزئیات به سبب آنکه وقوعی قاعدهمند ندارند نمی توانند مشخصهٔ سبکی، یعنی عامل تمایز، محسوب شوند و برعکس، همین حوزههای اصلیاند که به سبب وقوع قاعدهمندشان ظرفیت آن را دارند که عامـل تمـایز باشـند. ثانیــأ مقايسهٔ اين ارقام با آنچه مثلاً در غزل سنايي است نشان مي دهد که اين حوزه هاي اصلي می توانند ممیز شعر یک شاعر از شعر دیگران باشد. برای نمونه، درصد وقوع زیر حوزه های حوزهٔ مفاهیم ذهنی در غزل سنایی بدین ترتیب است: عشق ۴۴/۰۴، دین ۸/۲۶ که اختلاف بسیار آن با درصد همین حوزه در شعر رابعه مشهود است. عرفـان ۹/۶۷ کـه ایـن حـوزه در شعر رابعه موجود نیست. قلندریه ۵/۹۷ که این حوزه نیز در شعر رابعه موجود نیست. و دیگر اعضا ۳۲/۰۱. حوزهٔ طبیعت دربرگیرندهٔ ۱۲/۲۶ درصد است و حوزهٔ اعضای بدن ۱۰/۸۹ درصد نظام معنایی غزل سنایی را تشکیل میدهد. اختلاف بسیار حوزهٔ طبیعت در نظام معنایی شعر رابعه و نظام معنایی غزل سنایی مشهود است، ضمن آنکه ۸/۹۴ درصـ د وقوع حوزهٔ بدن از مشابهت کاربرد این مؤلفهٔ معنایی در این دو نظام معنایی حکایت دارد (برای آگاهی از چندوچون حوزههای معنایی غزل سنایی ر.ک. زمانی، ۱۳۹۲).

باید توجه داشت که تمایز میان شعر رابعه و غزل سنایی بدان معنی نیست که این دو شاعرْ صاحب سبک ویژهٔ خود هستند؛ بلکه زمانی می توان دربارهٔ صاحب بودن و نبودن این دو شاعر حکم کرد، که شعرشان با شعر شاعران همعصر و پیش و پس او مقایسه شود. بنابراین، فعلاً دربارهٔ اینکه کاربرد حوزهها در شعر رابعه خاص است نمی توان حکمی قطعی صادر کرد؛ مثلاً نمی توان گفت بسامد بالای دو حوزهٔ عشق و طبیعت نشان دهندهٔ توجه خاص رابعه به عشق و طبيعت است؛ اگرچه توجه او به اين دو مؤلفه بيشاز سنايي است. توجه خاص آن توجهی است که متمایز کنندهٔ اندیشهٔ او از اندیشهٔ شاعران دیگر باشد، وگرنه نمی توان آن توجه را "خاص" دانست. حکم کردن دربارهٔ خاص بودن یا نبودن اندیـشهٔ رابعه، که در شعر او بروز می یابد، هنگامی ممکن است که با همان روش توصیف شعر او تحلیل حوزههای معنایی در این پژوهش ــ شعر شاعران دیگر نیز توصیف شود؛ یعنی توصیفی که از شعر او در این پژوهش ارائه شده مرحلهٔ اول سبکشناسی لایهٔ معنایی شعر

پاسخ پرسشهای فرعی این پژوهش بدین قرار است:

در شعر رابعه حوزهای با مؤلفهٔ "ماهیت عشق" وجود ندارد که بتواند عامل تمایز "عـشق" در شعر او شود. در شعر او حوزهٔ "عرفان" وجود ندارد که بتوان شعر او را براساس تفسیر برخی صوفیان عارفانه دانست.

در شعر او حوزهٔ "زنانگی" وجود ندارد که بتوان زبان او را از گونهٔ جنسی زنانه دانست.

## پینوشت

#### 1. semantic fields

۲. متنی که اساس این پژوهش قرار گرفته متنِ مصحَّح اداره چی گیلانی در شاعران هـمعصر رودکی است. اشاره شد که دو بیت و یک مصراع عربی در اشعار رابعه موجود است. این ابیات و مصراع و نیز عبارت معترضهٔ «عزّوجلّ» در این پژوهش تحت بررسی قرار نگرفت؛ زیرا معنی شناسی شعر او مبتنی است بر معنی شناسی زبان فارسی. نظام معنایی ابیات و مصراع و عبارت عربی او از نظام معنایی ابیات فارسی او متمایز است و باید براساس معنی شناسی زبان عربی بررسی شود که موضوع این پژوهش نیست. عبارت «الـله اکبر» چون از نظر دستوری در حکم اسم در جملهٔ فارسی است، به عنوان یکی از اعضای حوزهٔ دین محسوب شد.

۳. برای آنکه ازسویی گزارهٔ «اغلب تحلیلهایشان درقالب گزارههای غیرعلمی ارائه شده است» اثبات شود و ازسوی دیگر متن مقاله مصروف پیشینهٔ تحقیق نشود، این پژوهشها را در پینوشت نقد می کنیم و پژوهشهایی که پرسشهای فرعی مقاله برآمده از آنهاست به سبب اهمیتشان در متن مقاله بررسی می شود. صفا در تاریخ ادبیات ایران (۱/۱۳۷۳:۱۱۵ ۱۱۵-۱۱۶)، در ابتدای بررسی خود و پیشاز گزارش مختصر زندگی رابعه، دربارهٔ شعر او می گوید: «سخن او در لطافت و اشتمال بر معانی دل انگیز و فصاحت و حسن تأثیر معروف است» (همان: ۱۱۵). «فصاحت» تعبیری علمی است و چندوچون آن در کتابهای بلاغت بررسی شده است. «حسن تأثیر» را نیز شاید بتوان با تحقیقات میدانی بررسی کرد. اما «لطافت» و «معانی دل انگیز» را نمی توان با مشاهدهٔ تجربی تحت بررسی قرار داد. صفا در پایان پارهای از اشعار او را ذکر کرده است.

کشاورز صدر (بی تا: ۳۳-۳۵ و ۱۲۲-۱۲۹) دربارهٔ جایگاه رابعه در تاریخ ادب فارسی حکمی علمی صادر کرده و گفته است: «در ردیف معدود فارسی سرایان بوده که خالق و تکمیل کنندهٔ غزل و قطعه و قصیده بودهاند» (همان: ۳۴). او همانجا می گوید: «غزل و قطعه و قصیده استادانه می گفته» است، که اگر از تعبیر مبهم و غیرعلمی «استادانه» هم صرفنظر کنیم، این گزاره براساس شواهد موجود مردود است؛ چون از رابعه قصیدهای بهدست ما نرسیده است. اگر بگوییم غزلهای او درواقع تغزلِ قصیده است، درآنصورت دیگر غزلی ندارد و باز این گزاره باطل می شود، به علاوهٔ اینکه تغزلِ «استادانه» دلیل بر قصیدهٔ «استادانه» نیست. او باز در تعبیری علمی دربارهٔ جایگاه رابعه در تاریخ ادبیات فارسی می گوید: «اولین شاعر فارسیزبانی است که قالب ملمع بهدست هنرمند وی ساخته شده» (همان: ۳۵). این گزاره اگر تعبیر مبهم «هنرمند» را در نظر نگیریم علمی است و براساس اسناد موجود صحیح. کشاورز صدر هنگام بررسی شعر رابعه از تعابیری چون «پخته»، «روان»، «سلاست»، «دلربایی»، و «لطف» استفاده کرده است که معیار سنجش هیچیک مشخص نیست. او در پایان سخنش اشعار رابعه را نقل کرده است.

مشیر سلیمی (۱۳۳۵: ۱۹۸-۲۰۸) نیز به احوال رابعه در کتابهای پیشینیان پرداخته و در تحلیل شعر او گفته است: «بسیار شیرین و دلپذیر است[...]. خوب وصف می کند. بسیار ناز کخیال و غزلش شیرین و روان پرور است» (۲۰۰). همهٔ این گزارهها مبههاند و قابل رد و اثبات نیستند. زیرا معیاری برای سنجش

«شیرینی»، «دلپذیری»، «خوبی»، «نازکی خیال»، و «روان پروری» در دست نیست. البته شاید در مکاتب روان شناسی تعریفی از «روان پروری» موجود باشد که باز از ابهام در اصطلاحات مشیر سلیمی نمی کاهد؛ او خود باید مقصودش را از اصطلاحاتش روشن کند. مشیر سلیمی نیز، در آخر، اشعار او را ذکر کرده است. شکفته بیشاز محققان پیش و پس از خود به تحقیق دربارهٔ رابعه پرداخته است. او در مقالـهٔ «رابعـهٔ قـزداری نخستین زن سخنور پارسیسرا» (۱۹۷۱الف: ۵-۹) احوال رابعه را که در کتابهای پیشینیان آمده و نیز تاریخ و اجتماعی را که در آن میزیسته بررسی کرده است. شکفته از آثار محققان پساز نفیسی، مانند صفا، کشاورز صدر، و مشیر سلیمی نیز استفاده کرده است که البته آنان خود دربارهٔ احوال رابعه از نفیسی دادههای کمتری ارائه کردهاند. او برای روشن کردن جایگاه رابعه در تاریخ ادبیات فارسی از نوشتهٔ کشاورز صدر و برای شناساندن بیشتر شعر رابعه از یادداشتهای صفا (همان: ۸)، مشیر سلیمی (همان: ۷)، و نیـز کـشاورز صـدر (همان: ۸)، بهره میبرد.

شکفته در مقالهٔ دیگری باعنوان «کلیـات اشـعار رابعـهٔ قـزداری» (۱۹۷۱ ب: ۱۱–۱۳) ۴۳ بیـت رابعـه را براساس تحقيقات معاصران و نيز كتاب *لبابالالباب* و المعجم في معايير اشعار العجم تصحيح كرده است.

او در مقالهٔ «میراث پرعذوبت شعر رابعه» (۱۳۸۵: ۱۵۹-۱۶۴)، ضمن آنکه همان تعابیر مقالهٔ «رابعهٔ قزداری نخستین زن سخنور پارسیسرا» را بدون ارجاع آورده، تحلیل بیشتری از شعر او ارائه کرده و خواسته است اثبات کند که رابعه بر زبان و ادب پارسی و تازی، تاریخ، حدیث، اخبار دینی، و نجوم تسلط داشته است. مدبری (۱۳۷۰: ۷۳-۷۷) پساز شرح حال مختصری از رابعه، در وصف شعر او مینویسد: «بسیار لطیف و زیباست» (همان: ۷۳). او سپس منابعی را که اطلاعاتی از رابعه در خود دارنـد معرفـی و پـس از آن ۵۴ بیـت باقیمانده از او را تصحیح کرده است.

ادارهچی گیلانی در شاعران همعصر رودکی (۱۳۷۰: ۸۳-۹۴)، یساز سخن گفتن دربارهٔ زندگی رابعه، شعر او را این گونه توصیف می کند: «شعرهایی که درعین ملاحت از بلاغت برخوردار است و در کمال لطافت از فصاحت بهره دار و در غایت ظرافت از وجاهت و رقت معانی مالامال» (۱۳۷۰: ۸۴). این توصیف نیز غیرعلمی است؛ زيرا معيار «ملاحت»، «لطافت»، «ظرافت»، «وجاهت»، و «رقت» مشخص نيست. البته معيارهاي فصاحت و بلاغت را می توان در کتابهای مربوط به آنها یافت. او در ادامه می نویسد: «شعرهایی که چون از دل برآمده است بر دل مینشیند. آن هم چه دلی! دلی که شور و شم داشت؛ شنگی و شنگولی داشت؛ عاشـق و عاشق باره بود» (همان جا). این گزارهها علاوه بر اینکه قابل رد و اثبات نیستند، کمکی به شناخت شعر رابعه نمی کنند. اداره چی گیلانی در پایان ۵۴ بیت رابعه را تصحیح کرده است.

- 4. semantic-fields theory
- 5. structural semantics
- 6. explicit
- 7. collocation

۸. این اصطلاح را کوروش صفوی به کار برده است.

۹. یعنی عاشقْ نعیم را بدون معشوق نمیخواهد و بدون معشوق، جحیم برای او رواست. اگر معـشوق نباشـد، شکر برای عاشق چون زهر است و اگر معشوق باشد، زهر برای او همانند عسل است.

۱۰. یعنی ایزد معشوق را عاشق کند.

۱۱. یعنی معشوق عاشق را به (= «با» در کاربرد امروزین) عشق محتمل می کند؛ یعنی عشق را همانند بار بـر
پشت عاشق می نهد.

۱۲. یعنی معشوق، بهسبب قهر، با یک دیدار دل از عاشق میافکند.

۱۳. یعنی معشوق جفا را هم بر غم می افزاید و بر روی غم جفا می گذارد.

١٤. يعني حول (= قدرت) رخ چون ماه معشوق دين عاشق را كه دين الله، يعني دين حق، است تباه مي كند.

۱۵. یعنی لیکاد معشوق مانند شهد است. معنی بر نگارندگان روشن نشد.

۱۶. یعنی معشوق از در عاشق درآمد؛ یعنی نزد عاشق رفت و از در خانه داخل شد.

۱۷. یعنی برای عاشق لاجرم و حمد میماند. معنی بر نگارندگان روشن نشد.

۱۸. یعنی معشوق سر عاشق ندارد و به او بیاعتناست.

۱۹. این غزل را ذکر میکنیم. سه بیت آخر حاکی از ازلیت و محتـومبـودن آنانـد. در بیـتهـای اول و آخـر نادیدهگرفتن دشواریها هم دیده میشود.

کسه بسر یساد تسو در دوزخ تسوانم آرمیسد ای جسان مرا صد بار دید آتش کسه روی انسدر کسیید ای جسان که دی زان لاغری دشمن مرا بسا تسو ندیسد ای جسان چو بویی یافت از عشقت ز شسادی برپریسد ای جسان که ایزد جز پی عسشقت مسرا خسود نافریسد ای جسان که تا این دیده بگشادم دلم عسشقت گزیسد ای جسان مسرا ناگساه عسشق تسو بسر آتش خوابنیسد ای جسان مسرا ناگساه عسشق تسو بسر آتش خوابنیسد ای جسان

مرا عشقت بنام ایزد بدان سان پرورید ای جان نترسم ز آتشین مفرش که با عشق تبو ای مدوش ز عشقت شکر دارم من که لاغیر کیردم از وی تین نبردی دل ز ما هرگیز که خود دل های ما از بیر چو خوابست آتش عشقت که هر دیده کشید ای بیت دلم از چاکری عشقت کمر بسته است و تبو گویی از این یک نوع دل شادم که بیا عشق تبو همیزادم چو با عشق بتان زاید سنایی کی چنین گوید:

۲۰. دو بیت دیگر هم در اشعار او می توان دید، که به همان دلایلی که گفتیم، نمی توان آنها را عرفانی ینداشت:

به دینم اندر طاغی همـی شـوم بـهمثـل که بی تو شکر زهر است و با تو زهر عسل

به عشقت اندر عاصی همی نیارم شــد نعیم بی تو نخواهم جحیم با تو رواست

مصراع دوم بیت اول مشابه مضامین قلندرانه در غزل سنایی است:

جان و دلمان بخور تو راست حلالا

عقل و دینْمان بِبَر تو راست مبارک

(غزل ۱۴)

هر دو را گوش گرفته به سرای تـو کـشم (غزل ۲۱۷)

به خدای ار تو به دین و خردم رای کنی

مشابه مضمون مصراع اول بیت اول و کل بیت دوم هم در غزل سنایی هست:

که هیچ تـشنه ز آب حیـات نگریـزد ز عشق نعـرهٔ هـل مـن مزیـد برخیـزد (غزل ۹۷)

خبر ندارد از آن کز بلاش نگریزم هزار شربت زهر ار ز دست او بخورم

حقا کــه بــود بــه از جنــانم (غزل ۲۱۹)

ار بــا تــو بــه دوزخ انــدر آیــم

# منابع

ادارهچی گیلانی، احمد (۱۳۷۰) *شاعران همعصر رودکی*. تهران: بنیاد موقوفات محمود افشار.

اشرفزاده، رضا (۱۳۸۲) حكايت رابعه (در شرح احوال و اشعار او با بكتاش از «الهي نامـهٔ عطـار»). تهران: اساطير.

ایرانزاده، نعمتاله (۱۳۸۰) ویژگیهای سبک غزلیات سعدی. رسالهٔ دکتری زبان و ادبیات فارسی. دانشگاه تربیت مدرس.

پالمر، فرانک رابرت (۱۳۸۵) *نگاهی تازه به معنیشناسی*. ترجمهٔ کوروش صفوی. چاپ چهارم. تهران: مرکز.

حجازی، بنفشه (۱۳۸۸) «شعر زنانه (سخنرانی در مراسم اعطای جایزهٔ خورشید)»، کارنامهٔ صدسال شعر زنان ایران، http://www.womenpoetry.blogfa.com/post-10.aspx. (آخرین بازنگری ۱۶ مرداد ۱۳۹۲).

خندان، على اصغر (١٣٨٠) مغالطات. قم: بوستان كتاب قم.

زمانی، محمدمهدی (۱۳۹۲) تحلیل حوزههای معنایی غزلیات سنایی (۶۰ غزل). پایاننامهٔ کارشناسی ارشد زبان و ادبیات فارسی. دانشگاه علامه طباطبایی.

سمیعی (گیلانی)، احمد (۱۳۸۶) «مبانی سبکشناسی شعر». *ادبپژوهی*. شمارهٔ ۲: ۴۹- ۷۶.

سنایی غزنوی، ابوالمجد مجدود بن آدم (۱۳۸۶) *غزلهای سنایی. تـصحیح* یدالـه جلالـی پنـدری. تهران: علمی و فرهنگی.

شکفته، صغری بانو (۱۳۸۵) «میراث پرعذوبت سخن رابعه». دانش. شمارهٔ ۸۴- ۸۵: ۱۵۹- ۱۶۴.

\_\_\_\_(۱۹۷۱ب) «کلیات اشعار رابعهٔ قزداری». *هلال*، شمارهٔ ۱۱۴: ۱۱– ۱۳.

صفا، ذبیحاله (۱۳۷۳) *تاریخ ادبیات ایران.* ج۱ (خلاصهٔ جلد اول و دوم). چاپ بیستوپـنجم. تهـران: ققنوس.

صفوی، کوروش (۱۳۸۳) «نگاهی به نظریهٔ حوزههای معنایی ازمنظر نظام واژگانی زبان فارسی». علوم اجتماعی و انسانی دانشگاه شیراز. دورهٔ بیست و یکم، شمارهٔ ۱ (شمارهٔ پیاپی ۴۰): ۲- ۱۱.

\_\_\_\_\_ (۱۳۸۷) درآمدی بر معنیشناسی. چاپ سوم. تهران: سورهٔ مهر.

\_\_\_\_ (۱۳۹۱) آشنایی با زبانشناسی در مطالعات ادب فارسی. تهران: علم.

عبدالرحمن جامی، نورالدین (۱۳۷۰) *نفحاتالانس من حضرات القدس.* مقدمه، تـصحیح و تعلیقـات محمود عابدی. تهران: اطلاعات.

عطار، فریدالدین محمد بن ابراهیم (۱۳۸۷) *الهینامه*. مقدمه، تصحیح و تعلیقات محمدرضا شفیعی کدکنی، چاپ سوم. تهران: سخن.

فتوحی رودمعجنی، محمود (۱۳۹۱) سبکشناسی: نظریهها، رویکردها و روشها. تهران: سخن.

DOR: 20.1001.1.24766925.1394.23.78.7.6 ]

- کشاورز صدر، محمدعلی (بیتا) *زنانی که به فارسی شعر گفتهاند از رابعه تـا پـروین (قـرن ۳- قـرن* ۱۴). بیجا: کاویان.
- مدبری، محمود (۱۳۷۰) *شاعران بی دیوان (شرح احوال و اشعار بی دیوان در قرنهای ۱۳،۴ و ۵ هجری قمری).* تهران: پانوس.
- مشیر سلیمی، علی اکبر (۱۳۳۵) زنان سخنور از یک هزار سال پیش تا امروز که به زبان پارسی سخن گفته اند. ۲جلد. تهران: مؤسسهٔ مطبوعاتی علی اکبر علمی.
- مهرین، نصیر (۱۳۸۷) «رابعه بلخی، مــادر شـعر فارســی». *دانــشنامــهٔ آریانــا*، -۱۳۸۷) «رابعه بلخی، مــادر شـعر فارســی». *دانــشنامــهٔ آریانــا*، -aryana-encyclopaedia.blogspot.ca/2009/01/1\_4224.html (آخرین بــازنگری ۱۳۹۲).
- نفیسی، سعید (۱۳۱۷) «رابعهٔ دختر کعب (نخستین زنی که بهزبان فارسی شعر گفته است)». ایران امروز. شمارهٔ ۱: ۴۲ ۴۵.
- Cruse, Alan (2006) *A Glossary of Semantics and Pragmatics*. Edinburgh: Edinburgh university.